
 
Ekonomi Keuangan Syariah dan Akuntansi Pajak (EKSAP) 

 Volume 3, Nomor 1, Januari 2026 
 e-ISSN : 3046-8124; p-ISSN : 3046-8817, Hal. 25-33 

DOI: https://doi.org/10.61132/eksap.v3i1.2043 
Tersedia: https://ejournal.areai.or.id/index.php/EKSAP 

 

Naskah Masuk: 02 Desember 2025; Revisi: 28 Desember 2025; Diterima: 15 Januari 2026;  
Terbit: 17 Januari 2026 
 
 

 

Ekonomi Islam dalam Menjawab Tantangan Ketimpangan Sosial Global 
 

Siti Nuraida1*, Hamdiah2 , Erwan setyanor3 

1-3 Ekonomi Syariah, Institut Agama Islam Darul Ulum Kandangan, Indonesia  

Email: sitinuraida2255@email.com1*, hamdiahdiah030@gmail.com2, erwansetyanor@gmail.com3 

*Penulis Korespondensi: sitinuraida2255@email.com 

 

Abstract: Global social inequality remains one of the fundamental challenges in the contemporary world 

economic system. The dominance of capitalist economic structures, which emphasize growth and capital 

accumulation, has proven effective in stimulating economic progress; however, it has simultaneously widened the 

gap between wealthy and disadvantaged groups at both national and global levels. Meanwhile, socialist economic 

systems that prioritize income equalization continue to face limitations related to efficiency and innovation. This 

article aims to examine the role of Islamic economics as an alternative economic framework capable of addressing 

the challenge of global social inequality. The study employs a qualitative descriptive approach through a 

literature review of classical and contemporary sources related to global economic systems. The findings indicate 

that Islamic economics offers a more balanced paradigm by integrating principles of distributive justice, ethical 

values, and social responsibility within economic activities. Instruments such as zakat, infaq, sadaqah, waqf, 

along with the prohibition of riba and other exploitative economic practices, serve as essential mechanisms for 

reducing social inequality. Therefore, Islamic economics holds significant potential as both a normative and 

practical solution for promoting sustainable global economic justice. 

 

Keywords: Comparison Economic Systems; Economic Justice; Globalization; Islamic Economics; Social 

Inequality. 

 

Abstrak: Ketimpangan sosial global merupakan salah satu persoalan fundamental dalam sistem perekonomian 

dunia kontemporer. Dominasi sistem ekonomi kapitalis yang berorientasi pada pertumbuhan dan akumulasi modal 

terbukti mampu mendorong kemajuan ekonomi, namun di sisi lain memperlebar jurang ketimpangan antara 

kelompok kaya dan miskin, baik di tingkat nasional maupun global. Sistem ekonomi sosialis yang menekankan 

pemerataan juga menghadapi keterbatasan dalam hal efisiensi dan inovasi. Artikel ini bertujuan untuk 

menganalisis peran ekonomi Islam sebagai alternatif sistem ekonomi yang mampu menjawab tantangan 

ketimpangan sosial global. Penelitian ini menggunakan metode studi kepustakaan dengan pendekatan kualitatif-

deskriptif terhadap literatur klasik dan kontemporer terkait sistem perekonomian dunia. Hasil kajian menunjukkan 

bahwa ekonomi Islam menawarkan paradigma yang lebih seimbang melalui integrasi nilai keadilan distributif, 

etika moral, dan tanggung jawab sosial. Instrumen-instrumen seperti zakat, infak, sedekah, wakaf, serta larangan 

riba dan praktik ekonomi eksploitatif menjadi mekanisme penting dalam mengurangi ketimpangan sosial. Dengan 

demikian, ekonomi Islam berpotensi menjadi solusi normatif dan praktis dalam mewujudkan keadilan ekonomi 

global yang berkelanjutan. 

 

Kata kunci: Ekonomi Islam; Globalisasi; Keadilan Ekonomi; Ketimpangan Sosial; Perbandingan Sistem 

Ekonomi. 

 

1. LATAR BELAKANG 

Ketimpangan sosial global merupakan tantangan utama dalam perekonomian dunia saat 

ini. Arus globalisasi dan pertumbuhan ekonomi yang pesat belum sepenuhnya mampu 

menciptakan pemerataan kesejahteraan, bahkan dalam banyak kasus justru memperlebar 

kesenjangan antara kelompok kaya dan miskin. Ketidakmerataan akses terhadap sumber daya 

ekonomi, pendidikan, dan layanan sosial menunjukkan bahwa sistem ekonomi yang berlaku 

masih menyisakan persoalan keadilan sosial (Karimullah, 2025). 

Sistem ekonomi konvensional, terutama kapitalisme, lebih menekankan efisiensi pasar 

dan akumulasi keuntungan, sehingga sering mengabaikan dimensi moral dan sosial. Akibatnya, 

https://doi.org/10.61132/eksap.v3i1.2043
https://ejournal.areai.or.id/index.php/EKSAP
mailto:sitinuraida2255@email.com
mailto:hamdiahdiah030@gmail.com
mailto:sitinuraida2255@email.com


 
 
 

Ekonomi Islam dalam Menjawab Tantangan Ketimpangan Sosial Global 
 

 
26          EKSAP - VOLUME 3, NOMOR 1, JANUARI 2026 

 

 

kekayaan cenderung terpusat pada kelompok tertentu, sementara masyarakat rentan semakin 

terpinggirkan. Kondisi ini menuntut hadirnya pendekatan ekonomi alternatif yang tidak hanya 

berorientasi pada pertumbuhan, tetapi juga mampu menjamin keadilan dan kesejahteraan sosial 

secara berkelanjutan (Harjanto, 2020). 

Ekonomi Islam hadir sebagai sistem yang mengintegrasikan aktivitas ekonomi dengan 

nilai etika dan keadilan sosial. Melalui prinsip-prinsip seperti zakat, larangan riba, serta 

mekanisme distribusi kekayaan yang adil, ekonomi Islam berupaya mengurangi ketimpangan 

dan memperkuat solidaritas sosial. Dengan demikian, ekonomi Islam memiliki potensi besar 

sebagai solusi dalam menjawab tantangan ketimpangan sosial global di tengah dinamika 

ekonomi dunia yang terus berkembang (Masnita et al., 2025). 

Pendapat Ahli yang PRO terhadap Sistem Ekonomi ISLAM Hidayat dan Nurohman 

(2024) berpandangan bahwa sistem ekonomi Islam memiliki potensi besar sebagai alternatif 

dalam menghadapi ketimpangan ekonomi global yang ditimbulkan oleh sistem ekonomi 

modern. Mereka menegaskan bahwa ekonomi Islam tidak hanya berorientasi pada 

pertumbuhan, tetapi juga menempatkan keadilan distributif sebagai tujuan utama melalui 

instrumen seperti zakat, infak, dan sedekah. Prinsip ini mendorong pemerataan kesejahteraan 

dan mencegah penumpukan kekayaan pada kelompok tertentu, sehingga ekonomi Islam dinilai 

lebih berpihak pada kelompok lemah dan rentan. 

Syahrin dkk. (2022) juga menilai ekonomi Islam sebagai sistem yang relevan dalam 

menanggulangi kesenjangan ekonomi masyarakat. Menurut mereka, perbedaan tingkat 

ekonomi merupakan realitas sosial yang tidak dapat dihindari, namun kesenjangan yang 

berlebihan harus dicegah agar tidak menimbulkan ketidakadilan struktural. Melalui mekanisme 

pemerataan distribusi dan nilai tanggung jawab sosial, ekonomi Islam dipandang mampu 

menciptakan keseimbangan ekonomi dan menjaga stabilitas sosial. 

Pandangan positif lainnya dikemukakan oleh Maulidha, Hidayat, dan Muliana (2024) 

yang menyatakan bahwa ekonomi Islam memiliki potensi praktis dalam mengatasi 

kesenjangan sosial di Indonesia. Mereka menekankan bahwa integrasi nilai moral, solidaritas 

sosial, dan instrumen ekonomi Islam dapat memperkuat upaya pemerataan kesejahteraan. 

Dengan dukungan tata kelola yang baik, ekonomi Islam dapat berkontribusi secara nyata dalam 

pembangunan sosial yang lebih inklusif. 

Pendapat Ahli yang KONTRA / KRITIS terhadap Sistem Ekonomi Islam Di sisi lain, 

Wijayanti (2024) menyampaikan pandangan kritis terhadap penerapan sistem ekonomi Islam 

dalam praktik. Ia menilai bahwa meskipun konsep keadilan distributif dalam ekonomi Islam 

sangat kuat secara teoritis, implementasinya di Indonesia masih menghadapi berbagai kendala. 



 
 

e-ISSN : 3046-8124; p-ISSN : 3046-8817, Hal. 25-33 

 
27          EKSAP - VOLUME 3, NOMOR 1, JANUARI 2026 

 

 

Keterbatasan integrasi kebijakan, lemahnya kelembagaan, serta rendahnya literasi ekonomi 

syariah menyebabkan kontribusi ekonomi Islam terhadap pengurangan kesenjangan sosial 

belum optimal. 

Hidayat dan Nurohman (2024) juga mengemukakan catatan kritis bahwa ekonomi Islam 

masih menghadapi tantangan besar dalam skala global. Dominasi sistem ekonomi kapitalistik, 

keterbatasan regulasi, dan belum kuatnya institusi pendukung ekonomi syariah membuat 

prinsip-prinsip ekonomi Islam sulit diterapkan secara luas. Kondisi ini menyebabkan ekonomi 

Islam berpotensi berhenti pada tataran normatif jika tidak disertai penguatan kebijakan dan 

sistem yang memadai. 

Maulidha dkk. (2024) secara tidak langsung turut menyoroti aspek kelemahan ekonomi 

Islam dengan menegaskan bahwa keberhasilan sistem ini sangat bergantung pada kualitas 

pengelolaan dan sinergi antar lembaga. Tanpa manajemen yang profesional dan kebijakan yang 

konsisten, instrumen ekonomi Islam seperti zakat dan wakaf berisiko tidak memberikan 

dampak signifikan dalam mengurangi kesenjangan sosial. 

 Kami sebagai penulis, lebih cenderung pada pandangan pro terhadap sistem ekonomi 

Islam dalam menjawab persoalan ketimpangan sosial. Hal ini didasarkan pada keyakinan 

bahwa ekonomi Islam tidak hanya menawarkan kerangka konseptual yang menekankan 

keadilan dan keseimbangan, tetapi juga menyediakan instrumen nyata yang dapat 

diimplementasikan untuk mendorong pemerataan kesejahteraan. Prinsip keadilan distributif, 

tanggung jawab sosial, serta mekanisme distribusi seperti zakat, infak, sedekah, dan wakaf 

menunjukkan bahwa ekonomi Islam memiliki orientasi yang jelas terhadap perlindungan 

kelompok lemah dan pengurangan kesenjangan sosial yang kerap diabaikan dalam sistem 

ekonomi modern. Meskipun demikian, keberpihakan kami sebagai penulis terhadap ekonomi 

Islam tidak bersifat normatif atau menutup mata terhadap berbagai tantangan implementasi. 

Kami menyadari bahwa efektivitas sistem ekonomi Islam sangat bergantung pada kualitas tata 

kelola, penguatan kelembagaan, serta dukungan kebijakan yang konsisten. Namun, berbagai 

keterbatasan tersebut tidak mengurangi relevansi ekonomi Islam sebagai pendekatan alternatif, 

melainkan justru menegaskan perlunya pengembangan dan pembaruan agar prinsip-prinsip 

ekonomi Islam dapat diterapkan secara lebih optimal dalam menghadapi ketimpangan sosial 

yang semakin kompleks. 

 

 

 

 



 
 
 

Ekonomi Islam dalam Menjawab Tantangan Ketimpangan Sosial Global 
 

 
28          EKSAP - VOLUME 3, NOMOR 1, JANUARI 2026 

 

 

2. KAJIAN TEORITIS 

Ketimpangan sosial global merupakan persoalan struktural yang muncul akibat distribusi 

kekayaan dan akses ekonomi yang tidak merata antarindividu maupun antarnegara. Sistem 

ekonomi modern yang dominan cenderung berorientasi pada pertumbuhan dan akumulasi 

modal, namun sering kali mengabaikan aspek keadilan sosial. Akibatnya, kesenjangan antara 

kelompok kaya dan miskin semakin melebar, sementara kelompok rentan mengalami 

keterbatasan akses terhadap sumber daya ekonomi (Sabillah, 2023). Dalam konteks ini, 

diperlukan sebuah pendekatan ekonomi alternatif yang tidak hanya menekankan efisiensi, 

tetapi juga menjunjung tinggi nilai keadilan dan keseimbangan sosial. 

Ekonomi Islam hadir sebagai sistem yang berlandaskan nilai-nilai moral dan etika ilahiah 

dengan tujuan utama mewujudkan kesejahteraan bersama (falah). Prinsip dasar ekonomi Islam 

menempatkan manusia sebagai khalifah di bumi yang memiliki tanggung jawab sosial dalam 

mengelola harta (Harjanto 2020). Kepemilikan dalam Islam diakui, namun tidak bersifat 

absolut, karena di dalamnya terdapat hak orang lain yang harus ditunaikan. Konsep ini 

tercermin dalam instrumen distribusi seperti zakat, infak, sedekah, dan wakaf yang berfungsi 

sebagai mekanisme pemerataan kekayaan dan perlindungan sosial bagi kelompok yang kurang 

beruntung (AA & Rosidita, 2023). 

Selain itu, ekonomi Islam menolak praktik-praktik ekonomi yang berpotensi 

memperparah ketimpangan, seperti riba, gharar, dan spekulasi berlebihan. Larangan tersebut 

bertujuan untuk mencegah eksploitasi dan ketidakadilan dalam transaksi ekonomi. Sebagai 

gantinya, ekonomi Islam mendorong sistem berbasis bagi hasil dan kerja sama produktif yang 

menekankan prinsip keadilan, transparansi, dan tanggung jawab bersama (Jalili et al., 2022). 

Dengan pendekatan ini, pertumbuhan ekonomi tidak hanya dinikmati oleh pemilik modal, 

tetapi juga dirasakan secara lebih merata oleh seluruh lapisan masyarakat. 

Dalam skala global, nilai-nilai ekonomi Islam memiliki relevansi yang kuat dalam 

menjawab tantangan ketimpangan sosial. Prinsip keadilan distributif, solidaritas sosial, dan 

keseimbangan antara kepentingan individu dan masyarakat menawarkan kerangka konseptual 

yang dapat melengkapi sistem ekonomi konvensional (Yakin & Muzaki, 2025). Dengan 

mengintegrasikan dimensi spiritual dan sosial ke dalam aktivitas ekonomi, ekonomi Islam 

berpotensi menjadi solusi alternatif yang berkelanjutan dalam menciptakan tatanan ekonomi 

global yang lebih adil dan inklusif (Masnita et al., 2025). 

 

 

 



 
 

e-ISSN : 3046-8124; p-ISSN : 3046-8817, Hal. 25-33 

 
29          EKSAP - VOLUME 3, NOMOR 1, JANUARI 2026 

 

 

3. METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan studi kepustakaan 

(library research). Data diperoleh dari buku teks ekonomi Islam, jurnal ilmiah nasional dan 

internasional, serta laporan institusi terkait ketimpangan ekonomi global. Analisis dilakukan 

secara deskriptif-analitis dengan membandingkan karakteristik sistem ekonomi kapitalis, 

sosialis, dan Islam, serta menelaah konsep dan instrumen ekonomi Islam dalam mengatasi 

ketimpangan sosial. 

 

4. HASIL DAN PEMBAHASAN  

Ketimpangan Sosial Global sebagai Dampak Sistem Ekonomi Modern 

Ketimpangan sosial global merupakan salah satu konsekuensi dari sistem ekonomi 

global yang cenderung liberal dan kapitalistik. Pertumbuhan ekonomi yang tinggi tidak selalu 

diikuti oleh pemerataan kesejahteraan, sehingga menciptakan jurang yang semakin lebar antara 

kelompok kaya dan miskin, baik di tingkat nasional maupun internasional. Fenomena ini 

menunjukkan bahwa indikator pertumbuhan ekonomi semata tidak cukup untuk mencerminkan 

kesejahteraan masyarakat secara menyeluruh (Karimullah, 2025). 

Dalam perspektif ekonomi Islam, ketimpangan yang berlebihan dipandang sebagai 

kondisi yang tidak ideal karena berpotensi menimbulkan ketidakstabilan sosial dan 

melemahkan solidaritas antarumat manusia. Islam mengakui adanya perbedaan tingkat 

ekonomi sebagai bagian dari sunnatullah, namun perbedaan tersebut tidak boleh menimbulkan 

ketidakadilan struktural yang menghalangi kelompok tertentu untuk memenuhi kebutuhan 

dasarnya (Syahrin et al., 2022). 

Prinsip Keadilan dan Keseimbangan dalam Ekonomi Islam 

Ekonomi Islam dibangun atas dasar nilai tauhid yang menegaskan bahwa seluruh sumber 

daya pada hakikatnya milik Allah SWT dan manusia hanyalah sebagai pengelola. Konsep ini 

melahirkan prinsip keadilan dan keseimbangan dalam aktivitas ekonomi. Keadilan dalam 

ekonomi Islam tidak dimaknai sebagai penyamarataan, melainkan sebagai pemberian hak 

kepada setiap pihak sesuai dengan kebutuhannya dan kontribusinya, tanpa adanya eksploitasi 

(Harjanto, 2020). 

Prinsip keseimbangan mendorong terciptanya harmoni antara kepentingan individu dan 

kepentingan sosial. Dalam konteks ketimpangan sosial global, prinsip ini menjadi sangat 

relevan karena mendorong negara dan pelaku ekonomi untuk tidak hanya mengejar 

keuntungan, tetapi juga memperhatikan dampak sosial dari setiap kebijakan dan aktivitas 

ekonomi yang dilakukan (Maulidya et al., 2025). 



 
 
 

Ekonomi Islam dalam Menjawab Tantangan Ketimpangan Sosial Global 
 

 
30          EKSAP - VOLUME 3, NOMOR 1, JANUARI 2026 

 

 

Zakat sebagai Instrumen Redistribusi Kekayaan 

Zakat merupakan instrumen utama dalam ekonomi Islam yang berfungsi sebagai 

mekanisme redistribusi kekayaan secara sistematis dan berkelanjutan. Kewajiban zakat 

memastikan bahwa sebagian harta orang yang mampu dialokasikan untuk membantu kelompok 

yang kurang beruntung, seperti fakir, miskin, dan kelompok rentan lainnya. Dengan 

pengelolaan yang baik, zakat dapat berperan sebagai alat pengentasan kemiskinan dan 

pengurangan kesenjangan ekonomi (Sumadi, 2017). 

Dalam konteks global, zakat juga memiliki potensi besar untuk menjadi sumber 

pembiayaan sosial lintas negara, terutama di negara-negara dengan mayoritas penduduk 

Muslim. Namun, efektivitas zakat sangat bergantung pada sistem pengelolaan, transparansi, 

dan integrasi dengan kebijakan pembangunan nasional dan internasional (Sutikno & Asiah, 

2025). 

Peran Infak, Sedekah, dan Wakaf dalam Kesejahteraan Sosial 

Selain zakat, infak dan sedekah berfungsi sebagai instrumen pelengkap yang 

memperkuat solidaritas sosial. Kedua instrumen ini bersifat sukarela, namun memiliki dampak 

sosial yang signifikan dalam membantu kelompok miskin dan mempersempit kesenjangan 

sosial. Infak dan sedekah mendorong tumbuhnya kepedulian sosial dan memperkuat ikatan 

sosial dalam masyarakat (AA & Rosita, 2023). 

Wakaf, khususnya wakaf produktif, memiliki peran strategis dalam pembangunan jangka 

panjang. Melalui wakaf, aset dapat dimanfaatkan untuk kepentingan pendidikan, kesehatan, 

dan pemberdayaan ekonomi masyarakat. Dalam skala global, wakaf berpotensi menjadi 

instrumen pembangunan sosial yang berkelanjutan dan berkontribusi terhadap pengurangan 

ketimpangan antarwilayah (Sakni, 2013). 

Larangan Riba dan Sistem Bagi Hasil 

Larangan riba merupakan salah satu prinsip fundamental dalam ekonomi Islam yang 

bertujuan mencegah praktik ekonomi yang tidak adil. Sistem berbasis bunga cenderung 

memberikan keuntungan yang pasti bagi pemilik modal tanpa mempertimbangkan risiko 

usaha, sehingga sering kali memberatkan pihak yang lemah secara ekonomi. Dalam jangka 

panjang, praktik ini dapat memperparah ketimpangan sosial (Jalili et al., 2025). 

Sebagai alternatif, ekonomi Islam menawarkan sistem bagi hasil yang menekankan 

prinsip kemitraan dan keadilan. Dalam sistem ini, risiko dan keuntungan dibagi secara 

proporsional, sehingga mendorong kerja sama yang lebih adil antara pemilik modal dan 

pengelola usaha. Sistem ini dinilai lebih inklusif dan berpotensi meningkatkan akses 

pembiayaan bagi kelompok usaha kecil dan menengah (Mubarak et al., 2024) 



 
 

e-ISSN : 3046-8124; p-ISSN : 3046-8817, Hal. 25-33 

 
31          EKSAP - VOLUME 3, NOMOR 1, JANUARI 2026 

 

 

Keuangan Syariah dan Inklusi Ekonomi Global 

Perkembangan keuangan syariah menunjukkan bahwa prinsip ekonomi Islam dapat 

diimplementasikan dalam sistem ekonomi modern. Lembaga keuangan syariah berperan dalam 

memperluas akses layanan keuangan bagi masyarakat yang sebelumnya tidak terjangkau oleh 

sistem perbankan konvensional. Dengan demikian, keuangan syariah berkontribusi terhadap 

peningkatan inklusi ekonomi dan pengurangan ketimpangan sosial (Azmi et al., 2025) 

Dalam skala global, keuangan syariah juga dapat menjadi alternatif pembiayaan 

pembangunan yang lebih berkeadilan, khususnya bagi negara berkembang. Model pembiayaan 

berbasis aset dan kemitraan dinilai lebih stabil dan berorientasi pada sektor riil, sehingga 

mampu mendukung pembangunan ekonomi yang berkelanjutan (Yakin & Muzaki, 2025). 

Relevansi Ekonomi Islam terhadap Tantangan Global 

Ekonomi Islam memiliki relevansi yang kuat dalam merespons berbagai tantangan global, 

khususnya terkait pengentasan kemiskinan dan pengurangan ketimpangan sosial. Nilai-nilai 

fundamental yang diusung ekonomi Islam, seperti keadilan distributif, solidaritas sosial, dan 

keberlanjutan, sejalan dengan agenda pembangunan global yang menekankan pentingnya 

kesejahteraan manusia secara menyeluruh (Masnita et al., 2025). Pendekatan ekonomi Islam 

tidak hanya berorientasi pada pertumbuhan ekonomi, tetapi juga menempatkan aspek etika dan 

tanggung jawab sosial sebagai bagian integral dari aktivitas ekonomi, sehingga mampu 

mendorong terciptanya sistem ekonomi yang lebih inklusif dan berkeadilan. 

Selain itu, instrumen ekonomi Islam seperti zakat, wakaf, dan keuangan syariah memiliki 

potensi untuk mendukung pencapaian tujuan pembangunan berkelanjutan (Sustainable 

Development Goals), terutama dalam mengurangi kemiskinan dan kesenjangan antar 

kelompok masyarakat. Namun demikian, efektivitas kontribusi ekonomi Islam dalam skala 

global sangat bergantung pada kualitas tata kelola kelembagaan, kekuatan regulasi, serta 

kemampuannya beradaptasi dan terintegrasi dengan sistem ekonomi modern (Karimullah, 

2025). Tanpa pengelolaan yang profesional, transparan, dan sinergi kebijakan lintas sektor, 

potensi ekonomi Islam sebagai solusi terhadap tantangan global berisiko tidak termanfaatkan 

secara optimal. 

 

5. KESIMPULAN DAN SARAN 

Ketimpangan sosial global merupakan konsekuensi dari sistem ekonomi modern yang 

lebih menekankan pertumbuhan dibandingkan pemerataan kesejahteraan. Ekonomi Islam 

menawarkan pendekatan alternatif yang menempatkan keadilan, keseimbangan, dan tanggung 

jawab sosial sebagai inti aktivitas ekonomi. Melalui instrumen seperti zakat, infak, sedekah, 



 
 
 

Ekonomi Islam dalam Menjawab Tantangan Ketimpangan Sosial Global 
 

 
32          EKSAP - VOLUME 3, NOMOR 1, JANUARI 2026 

 

 

wakaf, sistem bagi hasil, serta pengembangan keuangan syariah, ekonomi Islam memiliki 

potensi besar dalam mengurangi kesenjangan sosial dan mendorong inklusi ekonomi secara 

lebih adil dan berkelanjutan. Namun, efektivitas penerapannya sangat bergantung pada kualitas 

tata kelola kelembagaan, kekuatan regulasi, serta integrasi dengan kebijakan pembangunan 

nasional dan global. 

Oleh karena itu, diperlukan penguatan kelembagaan, peningkatan transparansi, serta 

pemanfaatan teknologi dalam pengelolaan instrumen ekonomi Islam agar dampaknya lebih 

optimal. Integrasi ekonomi Islam dengan strategi pembangunan dan agenda global, seperti 

pengentasan kemiskinan dan pengurangan ketimpangan, juga perlu diperkuat. Selain itu, 

penelitian lanjutan yang bersifat empiris sangat diperlukan untuk mengkaji efektivitas 

penerapan ekonomi Islam secara nyata dalam menjawab tantangan ketimpangan sosial global. 

 

UCAPAN TERIMA KASIH  

Kami mengucapkan terima kasih yang sebesar-besarnya kepada Bapak Erwan Setyanoor, 

SE., MH. atas ilmu, bimbingan, serta arahan yang telah Bapak berikan selama perkuliahan pada 

materi Ekonomi Islam dalam Menjawab Tantangan Ketimpangan Sosial Global. Melalui 

penjelasan dan pembelajaran yang Bapak sampaikan, kami memperoleh pemahaman yang 

lebih mendalam mengenai prinsip-prinsip ekonomi Islam serta relevansinya dalam menjawab 

permasalahan ketimpangan sosial di tingkat global. 

Kami berharap seluruh ilmu dan pengalaman yang telah Bapak bagikan dapat menjadi 

bekal yang bermanfaat bagi kami, baik dalam dunia akademik maupun dalam kehidupan 

bermasyarakat. Semoga ilmu yang Bapak sampaikan menjadi amal jariyah dan senantiasa 

membawa manfaat serta keberkahan bagi kita semua. Amin. 

 

DAFTAR REFERENSI 

AA, F. M., & Rosidta, A. (2023). Peran wakaf dan zakat dalam meningkatkan ekonomi 

masyarakat Indonesia. Lisyabab: Jurnal Studi Islam dan Sosial, 4(2), 162–185. 

https://doi.org/10.58326/jurnallisyabab.v4i2.193 

Annisa, N., Wahab, A., & Abdullah, M. W. (2025). Distribusi kekayaan dalam perspektif 

ekonomi Islam: Prinsip, instrumen, dan implementasi kontemporer berkeadilan. Jurnal 

Asy-Syarikah: Jurnal Lembaga Keuangan, Ekonomi dan Bisnis Islam, 7(2), 234–248. 

Azmi, N., Dachi, I., Muntaza, K. R., Fadilah, A., Irfansyah, F., & Lubis, R. S. (2025). Peran 

ekonomi syariah dalam mengatasi ketimpangan sosial dan kemiskinan di Indonesia. 

Jurnal Strategi Bisnis dan Keuangan, 6(3). 

Harjanto, T. (2020). Sistem ekonomi Islam sarana menuju keadilan sosial. Cendikia Jaya, 2(1). 

https://doi.org/10.47685/cendekia-jaya.v2i1.61 

https://doi.org/10.58326/jurnallisyabab.v4i2.193
https://doi.org/10.47685/cendekia-jaya.v2i1.61


 
 

e-ISSN : 3046-8124; p-ISSN : 3046-8817, Hal. 25-33 

 
33          EKSAP - VOLUME 3, NOMOR 1, JANUARI 2026 

 

 

Hidayat, M. S., & Nurohman, D. (2024). Ketimpangan ekonomi global: Analisis kritis 

kontribusi prinsip ekonomi Islam sebagai solusi alternatif. Bertuah: Jurnal Syariah dan 

Ekonomi Islam. 

Jalili, A., Umar, H., & Harun, H. (2022). Zakat dan keadilan ekonomi perspektif Islam, 

kapitalisme, dan sosialisme. Istidlal: Jurnal Ekonomi dan Hukum Islam, 6(1), 1–10. 

https://doi.org/10.35316/istidlal.v6i1.388 

Karimullah, S. S. (2025). Analisis kritis terhadap ketimpangan ekonomi dalam perspektif 

Islam. Al-Bayan: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam, 5(1), 55–81. 

Masnita, Y., Rasyawal, M., Lestari, N., & Judijanto, L. (2025). Ekonomi Islam: Suatu kajian 

teoritis dan praktis. PT Green Pustaka Indonesia. 

Maulidha, N., Hidayat, R., & Muliana, H. (2024). Peran ekonomi Islam mengatasi kesenjangan 

sosial di Indonesia. Jurnal Dinamika Sosial dan Sains, 1(4), 367–372. 

https://doi.org/10.60145/jdss.v1i4.92 

Maulidya, D., Hilmansyah, M., & Azzahra, H. S. (2025). Keadilan distributif dalam perspektif 

ekonomi Islam. Ekopedia: Jurnal Ilmiah Ekonomi, 1(2), 229–236. 

https://doi.org/10.63822/1vw4fv28 

Mubarok, M. H., Taufikurrahman, M., & Panorama, M. (2024). Distribusi kekayaan dalam 

ekonomi mikro Islam. Jurnal Studi Islam Indonesia (JSII), 2(2), 301–318. 

Sabillah, R. (2023). Analisis faktor-faktor yang mempengaruhi ketimpangan distribusi 

pendapatan di Kota Metro dalam perspektif ekonomi Islam. Salam (Islamic Economics 

Journal), 4(1), 62–78. https://doi.org/10.24042/slm.v4i1.15955 

Sakni, A. S. (2013). Konsep ekonomi Islam dalam mengentaskan kesenjangan sosial: Studi 

atas wacana filantropi Islam dalam syari’at wakaf. Jurnal Ilmu Agama: Mengkaji 

Doktrin, Pemikiran, dan Fenomena Agama, 14(1), 151–166. 

Sumadi, S. (2017). Optimalisasi potensi dana zakat, infaq, sadaqah dalam pemerataan ekonomi 

di Kabupaten Sukoharjo (Studi kasus di Badan Amil Zakat Daerah Kab. Sukoharjo). 

Jurnal Ilmiah Ekonomi Islam, 3(1), 16–26. https://doi.org/10.29040/jiei.v3i01.68 

Sutikno, J. D., & Asiyah, B. N. (2025). Zakat sebagai instrumen ekonomi Islam dalam upaya 

pemerataan ekonomi masyarakat. AMAL: Jurnal Ekonomi Syariah, 7(1), 42–49. 

Syahrin, M. A., Luayyin, R. H., Arifin, M., & Hidayat, R. (2022). Pemerataan distribusi untuk 

menanggulangi kesenjangan ekonomi masyarakat perspektif ekonomi Islam. JSE: 

Jurnal Sharia Economica, 1(1), 38–49. https://doi.org/10.46773/.v1i1.252 

Wijayanti, L. (2024). Keadilan distributif dalam ekonomi Islam: Solusi mengatasi kesenjangan 

sosial di Indonesia. Jurnal Sosial Islam, 1(1). 

Yaqin, A., & Muzaki, M. (2025). Islamic social finance sebagai solusi krisis ekonomi global. 

Mozaic: Islamic Studies Journal, 4(1), 11–21. 

https://doi.org/10.35719/mozaic.v4i01.2277 

 

https://doi.org/10.35316/istidlal.v6i1.388
https://doi.org/10.60145/jdss.v1i4.92
https://doi.org/10.63822/1vw4fv28
https://doi.org/10.24042/slm.v4i1.15955
https://doi.org/10.29040/jiei.v3i01.68
https://doi.org/10.46773/.v1i1.252
https://doi.org/10.35719/mozaic.v4i01.2277

